Fabian Goppelsréder
Tracing Labour...

»Wir mussen lernen, die nicht verwirklichten Méglichkeiten zu erkennen,
die Chancen, die sich in den Rissen unserer zerfallenden Gesellschaft verbergen. (...)
Wir missen es wagen, uns die Arbeit wiederanzueignen.“

Wir leben in einer Zeit der bedrohten Arbeit. Wo man noch bis vor vor kurzem davon
ausging, dass fortschreitende Automatisierung vor allem jene repetitive Tatigkeiten
Uberfliissig mache, die sich leicht programmieren lieBen, ist heute klar, dass die
Verénderung der Arbeitswelt viel weiter greift. Die tats&chlichen Folgen der Kinstlichen-
Intelligenz-Entwicklung sind kaum in G&nze abzuschatzen. Dass Roboter und Maschinen
in Zukunft aber nicht mehr nur fir FlieBbandjobs und einige ,mechanische’ Berufe eine
Gefahr bedeuten, ist schon lange keine Frage mehr. Jenseits der FertigungsstraBen in den
Fabriken Ubernimmt Kl in Form der groBen Language Models immer mehr Aufgaben in
Schreibberufen, ersetzt Journalist“innen und Buchhalter*innen, kann Ubersetzen und
Dolmetschen und ist vor allem immer mehr in der Lage, die fiir die eigene Entwicklung
ndtige neue Software selbst zu programmieren. Nicht nur suggeriert die Vision des
sogenannten autonomen Fahrens eine von menschlichen Eingriffen unabhéngige, Kil-
gesteuerte Mobilitat; auch im Bereich der Bildung scheinen Lehrer*innen in der Zukunft
nicht mehr unersetzlich. Wo Maschinenstirmer und Ludditen im 19. Jahrhundert noch
einen klaren Feind vor Augen hatten, ist das mit der phantomhaft ungreifbaren,
spekulativen und zugleich drastisch realen Kinstlichen Intelligenz ganz anders. Die schon
1997 formulierte Forderung des franzdsischen Sozialphilosophen André Gorz, ,,uns die
Arbeit wiederanzueignen®, wirkt heute dringlicher denn je. Und wirft zugleich die
grundsatzliche Frage auf, was ,Arbeit* dabei Uberhaupt noch sein kann.

Gertrud Riethmdller setzt sich in ihrer kiinstlerischen Praxis auf eigene Art mit diesem
Thema, dieser Frage auseinander. lhre Installationen und Objekte, Performances,
Zeichnungen und Videos erkunden eine nicht auf den ersten Blick ersichtliche, verdeckte
Wirklichkeit. Riethmullers kiinstlerische Forschung seziert in systematischer Recherche
und minutiéser handwerklicher Aneignung die Spannung zwischen Idee und Wirklichkeit,
zwischen dem Willen zur Verédnderung der Welt und deren materialer Widerstandigkeit.
Sie sucht nach jener Kraft, die als ,,Geste des Machens”, wie es Vilém Flusser nannte,
unsere Existenz bestimmt, als jene Formung, die das Innere des Individuums mit seinem
AuBen koppelt. ,Wenn wir die Linien, die unsere Hande kreuz und quer ziehen,
aufnehmen kdénnten®, so war sich Flusser sicher, ,hatten wir das Bild unseres In-der-Welt-

1 (André Gorz, Arbeit zwischen Misere und Utopie, Frankfurt am Main 2000).



seins.“2 Riethmuiller zielt weniger auf dieses eine groBe Bild. Sie interessiert die Vielfalt der
konkreten Gesten, die Verdichtung der unausgesetzten Transformation der materiellen
Welt im héndischen Zerreiben eines Steins zu Sand, wie in der Videoperformance ,,Wenn
einer uns anrthrt®, oder die Vergeblichkeit, mit welcher der Versuch, einen
UbermenschengroBen Fels nur durch die eigene kdrperliche Starke zu bewegen, im
zweiten Teil der Arbeit ohne sichtbaren Effekt verpufft. Mit ihrer Ent-Zweckung, ihrem
Herausgeldst-werden aus dem Zusammenhang des Lebens, erfahren diese Akte eine
Reduktion auf den Prozess als solchen. Sie sind nicht langer gut, um dieses oder jenes zu
erwirken. Sie bleiben ziellos, end in itself, und zeigen so eine Sinn-losigkeit am Grund
menschlicher Existenz. Sisyphos ist die hier aufgerufene Figur der griechischen
Mythologie, jener Kénig von Korinth, den die Gétter fur seine Verschlagenheit und
Renitenz damit bestraften, einen groBen Stein immer und immer wieder den Berg hinauf
zu walzen, nur, um ihn kurz vor dem Gipfel zu verlieren und ins Tal zurlickrollen zu sehen.
Doch wo bei Sisyphos die Leere einer Tatigkeit, die nie ihr Ziel erreicht, im Zentrum der
Geschichte steht, stellt Riethmdller eine ganze andre Frage. Ihr geht es um die Differenz
und den Moment, an dem zweckfreies Machen in anerkannte, sinnstiftende Arbeit kippt.
Welches Tun gilt wann und wo als Arbeit? Und warum? Sisyphos kann nicht, wie es Albert
Camus imaginierte, glicklich gewesen sein, weil seine Strafe eben nicht der ewig-
aussichtslose, aber vielleicht doch befriedigende Kampf gegen den Gipfel, die
Anstrengung, der koérperliche Schmerz als solcher ist. Die eigentliche Strafe liegt vielmehr
in der sozialen Isolierung, der Nicht-Anerkennung seiner Leistung als Arbeit. Ein
Schicksal, das er historisch mit vor allem einem Teil der Menschheit teilt.

Der Ubergang von der Feudalstruktur des Mittelalters in die kapitalistischen Verhaltnisse
der Neuzeit macht den Lohn zum wichtigsten Kriterium der Arbeit. Was Karl Marx die
Phase der urspriinglichen Akkumulation nannte, jener historische Prozess, in dem sich die
Gruppe der Kapitalisten wie die der Arbeiter erst bilden, geht mit weiteren, von Marx nur
am Rand besprochenen Verwerfungen einher: Die Phase der urspringlichen
Akkumulation war nicht zuletzt auch die historische Epoche einer umfassenden
Enteignung der Frauen. Zugang zum Arbeitsmarkt der neuen Industrien blieb ihnen
groBtenteils verwehrt. Zugleich verloren sie durch die Privatisierung der Allmende die
Mdoglichkeit der Selbstversorgung. Frauen wurden immer mehr die abhangigen Anhéangsel
der Manner und ihre Kérper zum neuen ,gemeinschaftlichen‘ Eigentum, auf das sie selbst,
wie Silvia Federici pointiert, keinen, der Mann als solcher aber allen Anspruch haben
sollte. Im burgerlichen Ideal der Kernfamilie verfestigt sich dann die Idee von Frauenarbeit
als unbezahlter Haus- und Care-Arbeit, als Tatigkeiten der Flrsorge, Pflege und
Betreuung von Méannern, Kindern, Alten, die ohne Lohn auch nicht den Status eigentlicher
Arbeit zu verdienen scheinen, vielmehr als Liebesdienst erwartet werden durfen.

Der Gender-Pay-Gap heute ist nur zeitgemaBe Variante dieser langst systemisch-
selbstverstandlich gewordenen Tatsache. Was Frauen tun, ist keine Arbeit, ist nicht als
solche anerkannt. Auch die Beschéaftigung von Frauen in der handwerklichen Produktion

2 Flusser, S. 52.



von Waren durch das Verlagswesen im 19. Jahrhundert verhindert diese Entwicklung
nicht. Im Gegenteil. So setzt sich Gertrud Riethmdiller in ,, Tracing Labour® nicht zuféllig mit
den damaligen Bedingungen der Herstellung von Handkléppelspitzen auseinander. Sie
sucht nach Spuren einer Praxis, in deren Zentrum Frauen standen, die mit ihrer
handwerklichen Fertigkeit die Schénheit und den Wert des hier entstehenden Produkts
erst mdglich machten; und zugleich bewusst und systematisch in eine Abhangigkeit
gedrangt wurden, die sie im besten Fall noch Gberleben lieB, als Faktor — materiell und
ideell — in der Welt der Spitzen, dieses Statussymbols fir Reiche und Eliten, aber in die
Unsichtbarkeit dréngte. Als eine Art Vorschuss auf den Lohn stellten Verleger das (teure)
Material, welches in minimal bezahlter Heimarbeit gekléppelt wurde. Nicht selten war das
magere Gehalt in Form von Gutscheinen mit einem Kaufzwang im Laden des Verlegers
selbst verbunden. Die Uberh6hten Preise der qualitativ meist schlechten Waren zogen die
Kiépplerinnen immer tiefer in die Schulden. In ihrem Kampf zu tGberleben verschwinden
sie als eigenstéandige Subjekte, als Menschen mit Interessen, mit Fahigkeiten von
gesellschaftlicher Relevanz, als Menschen, deren Arbeit gesehen und als solche
wahrgenommen wird. In einer dieses Thema umkreisenden Werkgruppe zeigt Riethmuller
aus Draht geflochtene und unter Strom gesetzte Spitzen, deren glutfarbene Struktur jede
sie noch so vorsichtig bearbeitende Hand brandmarken, stigmatisieren wirde (Die
unsichtbare Spitze). Hinter der Installation ein Video, in dem zwei Hande emsig ins Leere
flechten. Kein Material, nichts, was sich zur Spitze fligt oder nur fligen kénnte, allein die
sonst vom Glanz ihres Produkts verdeckte kloppelnde Bewegung, die schiere Geste. So
sucht Riethmudller kinstlerisch nach Wegen, den Besucher*innen ihrer Ausstellung Augen
und Ohren zu 6ffnen, sie in ihren Wahrnehmungsgewohnheiten zu irritieren und so fur das
zu sensibilisieren, was sonst als Ungesehenes nur durchrutscht. Das Ungesehene, der
blinde Fleck der Arbeitswelt aber ist Frauenarbeit. Riethmtllers hier zentrales Werk, ein an
der Wand befestigter, schwarz ausgeflihrter Spitzenkragen von fast sechs Metern Breite
und gut zweieinhalb Metern Hohe zeigt erst bei ndherer Betrachtung das untypische
Material, aus dem er gemacht ist: Ein Geflecht aus schwarzen Kabeln, von denen einige
wie Fransen sich die Wand hinab und dann den Boden entlang ziehen bis sie in kleinen,
im Raum verteilten Lautsprecherboxen enden. Die zunachst Uberwaltigende Pracht des
Kragens wird schon in seiner Materialitdt gebrochen; die Spitze 18st sich auf und wandelt
sich zur Soundskulptur, die die Sozialgeschichte dieses Handwerks hérbar werden lasst.
Als Komplement zu optischer Wucht und historischer Schwere der Installation lasst sich
die Serie an Zeichnungen verstehen, in denen Riethmduller mit weiBer Tusche Spitzen auf
weiBem Papier als eine Art prekdre Spur ihres Verschwindens realisiert. Statt des komplex
gefertigten Produkts zeigt sich der Entzug.

»Wir missen lernen, die nicht verwirklichten Méglichkeiten zu erkennen, die Chancen, die
sich in den Rissen unserer zerfallenden Gesellschaft verbergen®, schrieb André Gorz vor
dreiBig Jahren auch in der Hoffnung, mit Hilfe des bedingungslosen Grundeinkommens
nach dem Ende der Vollbeschéftigung die soziale Utopie einer ,Multiaktivitdtsgesellschaft’
zu verwirklichen. Heute ist diese Hoffnung nicht verloren, aber verblasst. Technisch wéren
die Bedingungen gegeben. Und doch scheint die Bedrohung der uns vertrauten Arbeit



durch Kunstliche Intelligenz viel eher alte Muster und alte Hierarchien zu verstarken als
eine wirklich neue Perspektive flr die Zukunft zu eréffnen. Die Frage, was als Arbeit zahlt,
wenn Lohn nicht mehr das letztlich einzige Kriterium sein kann, bleibt vage. Werden dann
auch Ménner sich zu Hause um den Nachwuchs kiimmern, Kochen, Pflege Gbernehmen?
Statt sich die kommende Gesellschaft nur durch die Chancen und Gefahren der Ki-
Technologien vorzustellen, sucht Gertrud Riethmdller in inrem kiinstlerischen Werk ein
anderes aisthetisches Verhaltnis zu unseren alltaglichen Routinen und ganz ,normalen’
Tatigkeiten aufzumachen. Arbeit ist hier gerade nicht das Aufzwingen von Form auf die
amorphe Wirklichkeit noch einfach méglichst effizientes Handeln. Arbeit ist ein ,Wandern
mit der Zeit‘, wie der Titel einer ihrer Installationen lautet, die nicht auf Funktionalitat,
sondern auf sinnliche Verbindung gerichtete Formung der Welt und die sich nicht in
stumpfer Wiederholung erschdépfende ewige Wiederkehr unserer Gesten des Machens.



